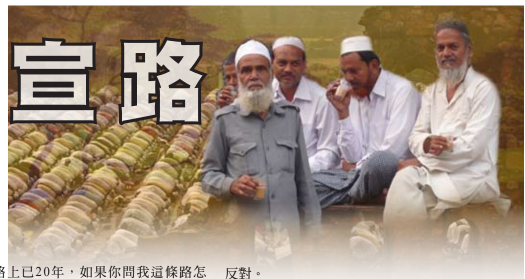


黃約瑟



走在穆宣路上已20年,如果你問我這條路怎樣,我會告訴你:「很難!」

很難?哪一條傳福音的路是容易的?馬禮遜 到中國,李文斯頓去非洲,保羅在小亞細亞及歐 洲,工人把福音傳回耶路撒冷,殉道士的血濺在野 林……哪一條宣教的路是容易的?道成肉身的主耶 穌,為了完成救恩走在十字架的道上,他所走的又 何嘗容易?

的確,沒有一條傳福音的路是容易的,但我還 是要說,穆宣的路「很難」。穆宣路之難,到了 使宣教士似乎束手無策,要冒險越出信仰真理的底 線,以求突破,希望看到果效。

20年前,當筆者走上穆宣路,與上百的宣教士 一起向穆斯林傳福音。百多位宣教士努力傳福音、 也看到不少穆斯林相信了主耶穌,使人感到安慰。 但另一方面,穆斯林人數在增長,由10億到11億, 又增加至12億,更有人說穆斯林人數已超過12億 了(編按:有些學者認為已超過15億)。對比之下, 怎不教人焦急?在穆宣路上的宣教士們多渴望找到 奇蹟般的策略,可以引領千萬穆斯林歸向愛他們的 主。一些有心的宣教士,分析穆宣的歷史,提出了 C1到C5的五種穆宣模式,從傳統的宣教植堂理念 (C1)到靈活應用聖經真理,看重果效(C5),各種策 略都有不同的特點。筆者所關注的是C5的策略,在 某些議題上容許「越界」「妥協」;一邊踏在真理 上,另一邊卻在真理以外試探。對於C5,有宣教學 者問:「為了果效便可以不擇手段?」這個策略, 有不少人維護,大力推動;又有很多人質疑,甚至 在宣教史上,為了果效,福音派的宣教士考慮 在真理上稍作妥協的例子有多少?是否因為穆宣路 的前境渺茫,內心慌張。看不到的路還是要走,能 嘗試的方法全用了,已知的方法似乎不見果效,而 C5的策略看似不錯,只好走上去了。幸而大多數的 宣教士不肯妥協,不採用C5的策略,只忠心到底, 默默耕耘。

2008年7月,穆宣路上的前輩帕謝博士(Dr. Phil Parshall)已告訴我,他被邀請出席於泰國舉行的一個會議,主要議題是:考慮修改聖經某些詞句以迎合穆斯林的反應的可能性及可行性。修改聖經?甚麼意思?原來穆斯林不接納聖經中的「耶穌是神的兒子」「耶穌是神」「父神」等真理,為了更容易向穆斯林傳福音和有較好的果效,有人提出:可否把聖經中「神的兒子」「父神」等以其他相近的字詞代替之。筆者難以明白,為甚麼從來沒有人建議為10多億無神主義者修改聖經,期使他們可以成為「信徒」。如果無神論者看到修改過的聖經,而願意成為相信「不是神的耶穌」的信徒,這種人最多也只是「無神信徒」,很矛盾呢?

穆斯林絕對相信「耶穌」,但他們信耶穌只是 先知之一,不是神。如果我們把聖經中穆斯林所不 接納的名稱和神性改頭換面,以至穆斯林說:「這 樣我們就可以相信『聖經中』的耶穌了。」那麼, 我們還有必要向穆斯林傳福音嗎?

是否現代的一些宣教士受到後現代主義的影響而淡化真理,認為只要效果好,何必對真理那麼執

著呢?再看,千多年來伊斯蘭教指控基督徒把聖經 刪改,卻苦無證據,如果稍為考慮「修改」聖經以 迎合穆斯林,他們不但得到具體控訴基督徒修改聖 經的證據,更糟糕的是,為了討好他們而讓步,他 們不但不會滿足,更會得寸進尺。君不見在美國感 恩節前(11月21日),巴基斯坦宣佈禁止使用「耶穌 基督」這個詞語。難道我們也因此而不再用「耶穌 基督」一詞嗎?

千古以來真理不變,絕不能妥協!

回顧教會歷史上多少護教者像馬丁路德,為真 理而戰,使神的話不打折扣的廣傳到普世。如今, 特別是在穆宣路上,竟然有人為得著失喪的靈魂, 願意考慮放鬆原則。

是的穆宣路太難了,不然宣教士們不會出此下 策!

2011年8月,30位聖經翻譯者及神學家聚集在 十耳其的伊斯坦堡,參加由威克理夫聖經翻譯會和

夏季語言中心(SIL)聯合主辦的會議,商討是否有 合適的字詞可以代替聖經中有關「神的兒子」「父 神」等詞語,怎樣修改這些字詞不致惹穆斯林的怒 氣,而又不失「兒子」的真義。會後,威克理夫聖 經譯會對其信仰及翻譯準則作了一些修訂(全文請看 wycliffe.org/Translationstandards.aspx)。讀者們若想 知道更多詳情,可以在網上瀏覽。此事帶來很大的 迴響,北美一些大宗派對此決定反應甚為激烈,主 辦機構的一些宣教士也因而灰心離隊。

穆宣路上的艱難,不是一般的殉道、流血等困 難;穆宣路怎麼走,是關係重大的議題。是的,穆 宣路很難,但艱難並不等於沒路走。

(作者曾為宣教士,現於美國牧會,積極推動穆 宣工作,並著有《兩個十三億》,結合過去穆宣 路的經驗,為華人教會培訓穆宣工人。)